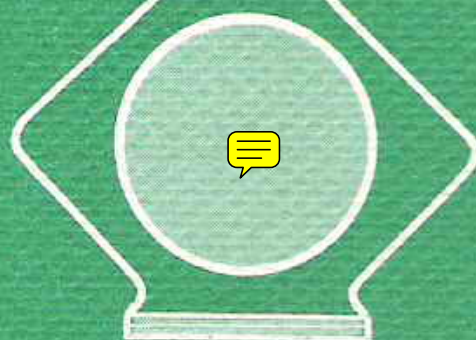


# أربعة كلمات مفيدة في الأحكام والعقيدة



بِقلمِ الْفَقِيرِ إِلَى اللهِ  
صَالِحُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْبَلَهِي

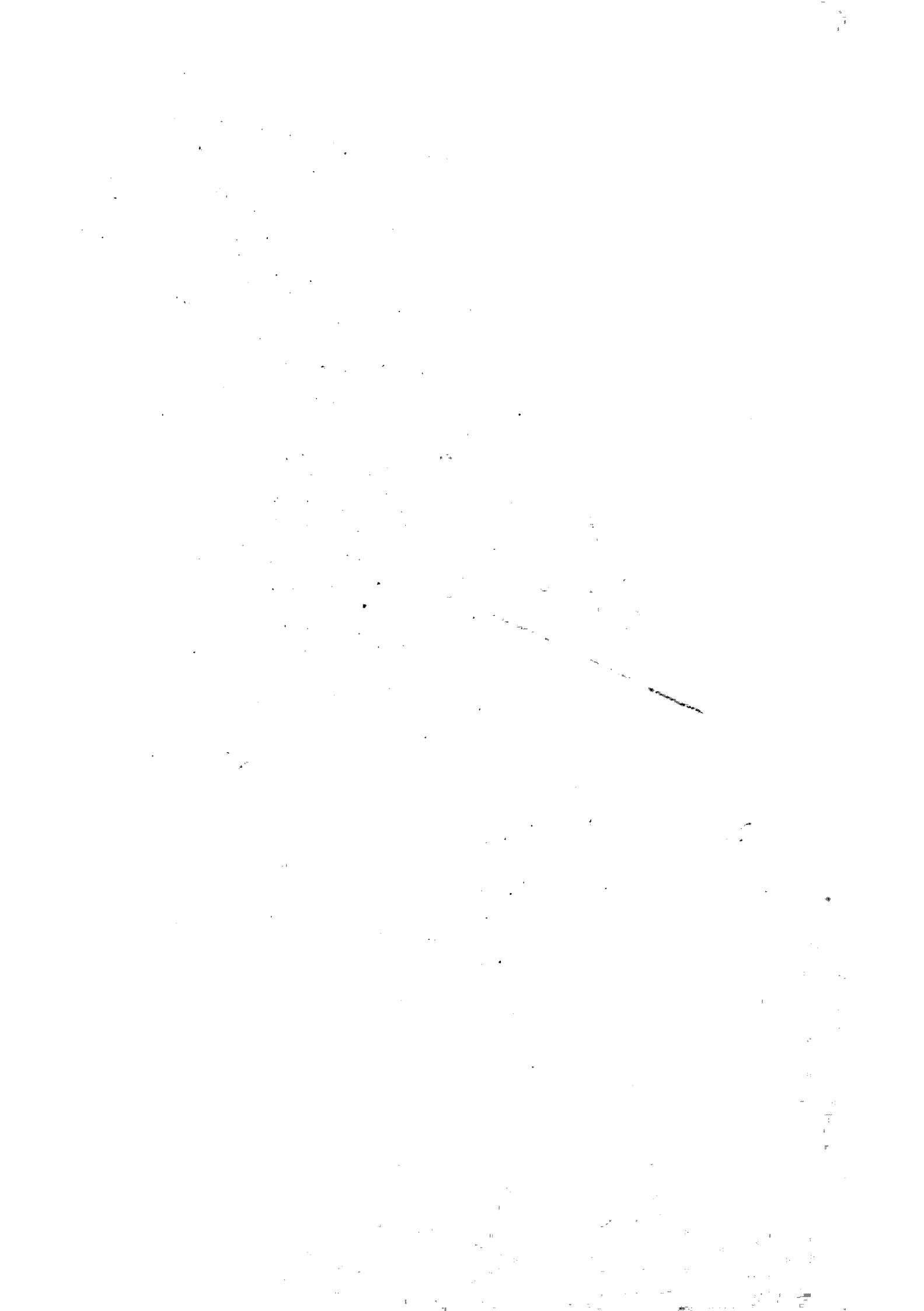
الطبعة الأولى  
عام ١٤٠٩هـ



ملتقى فضيلة الشيخ: صالح بن إبراهيم البليهي رحمه الله

**<http://www.alblihe.com>**

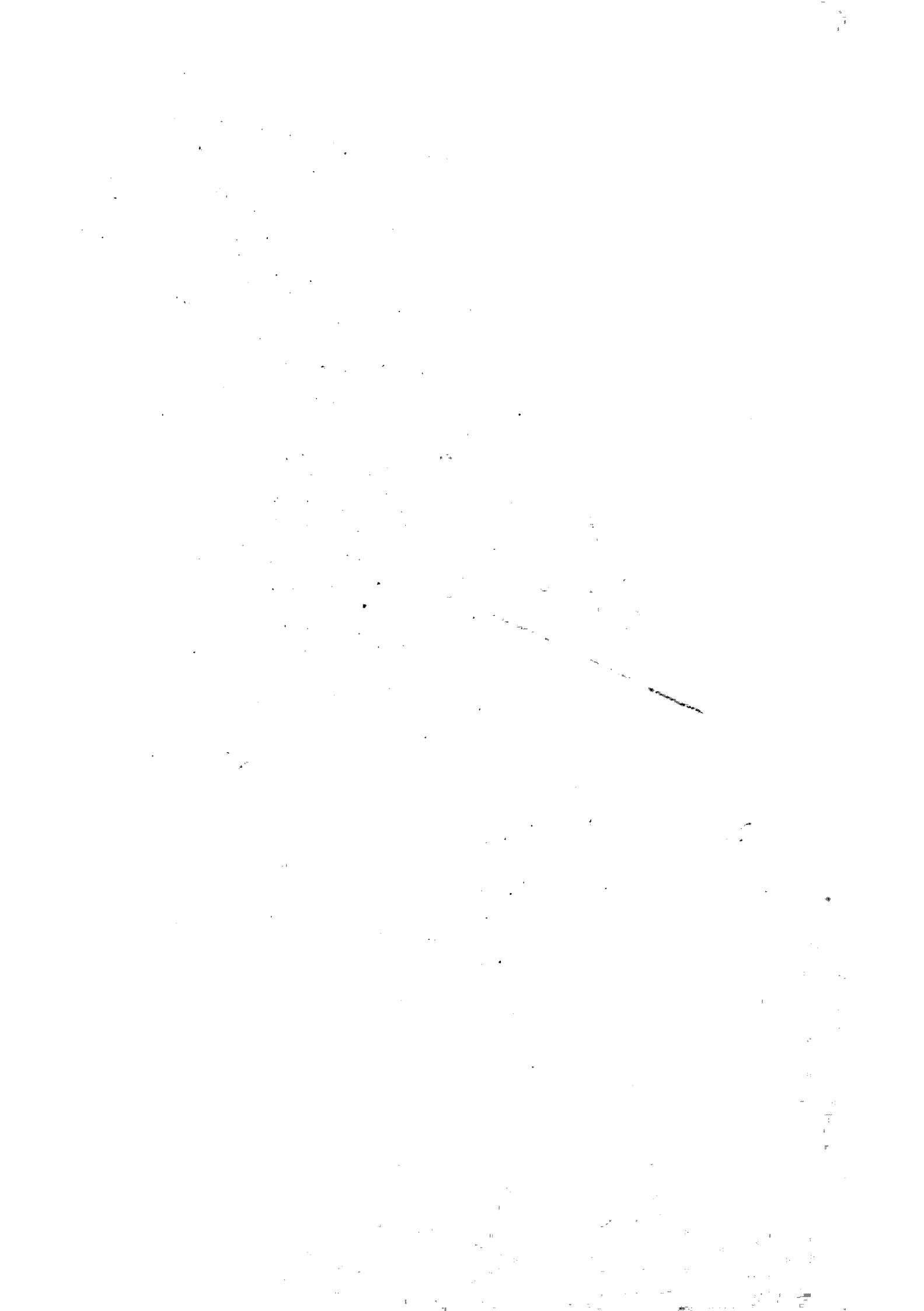
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مُلْكَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
مُلْكَ الْمَوْلَى وَمُلْكَ الْمُلْكِ  
مُلْكَ الْجَنَّاتِ وَمُلْكَ الْأَنْ�َارِ  
مُلْكَ الْمَلَائِكَةِ وَمُلْكَ الْأَنْجَارِ  
مُلْكَ الْأَنْوَارِ وَمُلْكَ الْأَنْوَارِ  
مُلْكَ الْأَنْوَارِ وَمُلْكَ الْأَنْوَارِ



أربعة كلمات مفيدة  
في الأحكام والعقيدة

بقلم الفقير إلى الله

صالح بن إبراهيم البليهي



## «إثبات الرؤية لله تعالى»

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين وبعده فأعظم مطلوب. وأكبر نعيم للمؤمنين. هو رؤية الله تعالى. فالمؤمنون في جنات النعيم. يرون ربهم ويكلمهم ويكلمونه ويأذن لهم فيزورونه.

ودليل ذلك الكتاب والسنة وقد صرخ كثير من علماء الأمة الإسلامية. ومنهم الإمام أحمد. بأن الذي ينكر رؤية الله كافر بالله. لأنه مكذب الله. ومكذب رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

والقرآن الكريم. وسنة الرسول هما مصدر الأدلة. في العقائد والعبادات والأحكام وفيهما البيان والهدى والنور والشفاء.

والأيات القرآنية. والأحاديث النبوية المشتبة لرؤبة الله تعالى كثيرة وكثيرة. مع العلم أن آية واحدة أو حديثاً واحداً تقوم به الحجة وتتضح به الحجة.

والذى أعرفه من الآيات المثبتة لرؤية الله جل شأنه.  
سبع عشرة آية. وإلى القارى الكريم سبع آيات من العدد  
المذكور.

قال تعالى ﴿وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رِبِّهَا نَاظِرَةٌ﴾<sup>(١)</sup>  
فالآلية الكريمة صريحة في إثبات رؤية الله تعالى.

وقال تعالى ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسْنَىٰ وَزِيادةٌ وَلَا  
يُرْهِقُ وَجْهَهُمْ قُطْرٌ وَلَا ذِلْكَ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ  
فِيهَا خَالِدُونَ﴾<sup>(٢)</sup> وقد جاء في ذلك آحاديث كثيرة عن  
الرسول ﷺ أنه قال «الحسنى الجنة. والزيادة النظر إلى  
وجه الله عز وجل».

وقال ابن كثير. في كتابه التفسير. وقد روى تفسير  
الزيادة بالنظر إلى وجه الله الكريم. عن أبي بكر  
الصديق. وحذيفة بن إيمان وعبد الله بن عباس. وسعيد  
ابن المسيب. وعبد الرحمن بن أبي ليل وعبد الرحمن بن  
سابط ومجاهد وعكرمة وعامر بن سعد وعطاء  
والضحاك والحسن وقتادة والستي ومحمد بن إسحاق  
وغيرهم من السلف والخلف.

وقال تعالى ﴿أَذْلَّلُوهَا بَسَّالَمَ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُلُودِ \*  
لَهُمْ مَا يَشَاءُنَّ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾<sup>(٣)</sup> والمزيد رؤية المؤمنين

لربهم في جنات النعيم.

وقال تعالى ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمْ يَحْجُجُوْنَ﴾ \*  
ثم إنهم لَصَلُوْجَهِمْ \* ثم يقال هذا الذي كُنْشَمْ به  
تَكَذِّبُونَ﴾ (٤) .

فلما حجب الله أعداءه في حال سخطه. دل على  
أن أولياءه يرونـه في حال الرضاـءـ. وصرح بذلك أكثر  
علماء التفسير.

وقال تعالى ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لِفِي نِعِيمٍ \* عَلَى الْأَرَائِكِ  
يَنْظَرُونَ﴾ (٥) أي ينظرونـ إلى ما أعطاـهـ اللهـ منـ النـعـيمـ  
وينظـرونـ إلى وجهـ اللهـ الـكـرـيمـ.

وقال تعالى ﴿وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَمَهُ رَبُّهُ قَالَ  
رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنْ أَنْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ  
فَإِنْ اسْتَقْرِرْ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ  
جَعَلَهُ دَكَّاً وَخَرَّ مُوسَى صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ  
تَبَّثَ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوْلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾ (٦) .

فاللهـ جـلـ شـأنـهـ تـجـلـيـ لـلـجـبـلـ فـكـيفـ لـاـ يـتـجـلـيـ لـرـسـلـهـ  
وـأـنـبـيـائـهـ وـعـبـادـهـ الـمـؤـمـنـينـ فـيـ جـنـاتـ النـعـيمـ وـلـوـلـاـ أـنـ الرـؤـيـةـ  
مـمـكـنةـ مـاـ سـأـلـهـ مـوـسـىـ رـبـهـ فـمـوـسـىـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ لـاـ  
يـسـأـلـ رـبـهـ مـسـتـحـيـلـاـ وـالـلـهـ تـعـالـىـ لـمـ يـقـلـ أـنـ لـاـ أـرـىـ بـلـ قـالـ

لن تراني أَيْ فِي الدُّنْيَا فَلَنْ لَنْفِي التَّأْيِيدَ فِي الدُّنْيَا لَا كَمَا  
قَالَ الْجَهْمِيَّةَ وَالْمُعْتَرُ لَهُ بِأَنَّهَا لَنْفِي التَّأْيِيدَ فِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةِ.

أَمَّا الْأَحَادِيثُ عَنِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُشْبَثَةُ لِرَوْيَةِ اللَّهِ  
تَعَالَى فَقَدْ بَلَغَتْ حَدَّ التَّوَاتِرِ بِلَأَكْثَرِ مِنْ ذَلِكَ.  
وَرَوَى الدَّارِ قَطْنَيٌّ عَنْ يَحْيَى بْنِ مَعْنَى قَالَ : عَنِّي  
سَبْعَةُ عَشَرَ حَدِيثًا فِي الرَّوْيَةِ كُلُّهَا صَحَّاحٌ.

وَفِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ مِّنْ حَدِيثِ صَهْبَيْ : قَالَ قَالَ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلَ أَهْلَ الْجَنَّةِ يَقُولُ اللَّهُ عَزَّ  
وَجَلَّ .

تَرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ يَقُولُونَ أَلْمَ تَيِّضُ وَجُوهُنَا أَلْمَ  
تَدْخُلُنَا الْجَنَّةَ وَتَنْجِينَا مِنَ النَّارِ . قَالَ فَيَكْشِفُ الْحِجَابَ  
فَمَا أَعْطُوْا شَيْئًا أَحَبَّ إِلَيْهِمْ مِّنَ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ ثُمَّ تَلَّا  
هَذِهِ الْآيَةُ ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحَسْنَى وَزِيَادَةً﴾ .

وَفِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
قَالَ كَنَا جَلُوسًا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لِيَلَةَ أَرْبَعَ  
عَشْرَةَ فَقَالَ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رِبَّكُمْ عِيَانًا كَمَا تَرَوْنَ هَذَا لَا  
تَضَامُونَ فِي رَؤْيَتِهِ فَإِنْ أَسْتَطَعْتُمْ أَنْ لَا تَغْلِبُوا عَلَى صَلَاةِ  
قَبْلِ طَلُوعِ الشَّمْسِ وَصَلَاةَ قَبْلِ غُرُوبِهَا فَافْعُلُوا وَكُلُّ مَنْ

المعتزلة والجهمية والماتريدية والأشاعرة وبعض الخوارج  
أنكروا رؤية الله جل وعلا وليس تشبيه رؤية الله تعالى  
برؤية القمر تشبيهاً لله بل هو تشبيه الرؤية بالرؤى لا  
تشبيه المرى بالمرئي أي فليس الله كالقمر تعالى الله.

## «فائدة»

قال جل شأنه ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ  
الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ هذه الآية الكريمة هي  
من الآيات المشتبة لرؤى الله تعالى فأبصار المبصرین تراه  
تعالى ولكنها لا تدركه أي لا تحيط به كما أن الخلق من  
بني البشر والله المثل الأعلى يرى الشمس والقمر  
والكواكب والبحر والجبل ولا يحيط به من جمیع جوانبه  
والله أعظم وأکبر وأجل من كل مخلوق لا إله غيره ولا  
رب سواه.

قال ابن عباس رضي الله عنهم لا تدركه الأبصار لا  
تحيط به.

وقال قتادة : هو أعظم من أن تدركه الأبصار.  
وقال عطية ينظرون إلى الله ولا تحيط أبصارهم به

من عظمته وبصره يحيط بهم.

وقد سئل ابن عباس رضي الله عنهم عن قوله تعالى **﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ﴾** فقال السيدة ترى السماء قال بلى  
قال أكلها ترى قال لا.

وقال ابن القيم في حادى الأرواح الله سبحانه يرى  
ولا يدرك كما يعلم ولا يحيط به اهـ والله تعالى قال موسى  
لن تراني ولم يقل تعالى إنى لا أرى فعند أهل السنة هي  
لنفي التأييد في الدنيا والمعزلة والجهمية قالوا هي لنفي  
التأييد في الدنيا والآخرة وقد قال ابن مالك في الألفية  
ومن رأى لنفي بلن مُؤيداً : فقوله ارددوا سواه فاعضدا.

### (فـصل)

فمذهب أهل السنة والجماعة إثبات ما أثبته الله  
لنفسه من الصفات وما أثبته له رسوله ﷺ قال النووي  
رحمه الله إعلم أن مذهب أهل السنة قاطبة أن رؤية الله  
تعالى ممكنة غير مستحيلة عقلاً وأجمعوا أيضاً على وقوعها  
في الآخرة أى نقاً وأن المؤمنين يرون الله تعالى دون  
الكافرين.

وزعمت طوائف من أهل البدع المعتزلة والخوارج وبعض المرجئة أن الله تعالى لا يراه أحد من خلقه وأن رؤيته مستحيلة وهذا الذي قالوه خطأ صريح وجهل قبيح وقد تظاهرت أدلة الكتاب والسنة واجماع الصحابة فمن بعدهم من سلف الأمة على إثبات رؤية الله تعالى في الآخرة للمؤمنين ورواهَا نحو من عشرين صحيحاً رضي الله عنهم عن رسول الله ﷺ . انتهى :  
وقال السفاريني في كتابه لواحة الأنوار البهية شرح الدرة المضية أخرج اللالكاني في السنة من طريق مفضل بن عسال : قال سمعت يحيى بن معين يقول عندي سبعة عشر حديثاً في الرؤية كلها صحيح وقد ورد ذلك من حديث الصديق وأنس وجابر وجابر البجلي وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت وصهيب وعبادة بن الصامت وابن عباس وابن عمر وابن مسعود ولقيط بن عامر وأبي رزين وعلي بن أبي طالب وعدي بن حاتم وعمار ابن ياسر وفضلة بن عبيد وأبي سعيد الخدري وأبي موسى الأشعري وبريء بن الحصين رضي الله عنهم أجمعين اهـ .  
وقد صرخ كثير من علماء السلف والخلف بأن من أنكر رؤية الله فهو كافر لأنه مكذب لله ولرسوله وتقديم

قول الامام أحمد وقال نعيم بن حماد شيخ البخاري من  
شبه الله بخلقه كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه  
فقد كفر.

ومن غير شك أن ضلال من ضل من أهل البدع  
من أقوى الأسباب في ذلك هو أنهم حكموا عقوتهم في  
أسماء الله وصفاته وخاصوا بحور الكلام فكان منتهى  
الدورة وآخر المطاف هو الشك والحقيقة عيادة بالله فعلم  
الكلام بحره عميق ومن دخله ضل الطريق أي الكلام في  
ذات الله وفي أسمائه وصفاته فكما تقدم عدد الصحابة  
الذين رووا أحاديث الرؤية على ما ذكر السفاريني  
عشرون صحابياً وأشار إلى ذلك النووي رحمه الله تعالى  
فيجب التصديق والقبول والإيمان بكل ما جاء عن الله  
أو جاء عن رسوله ﷺ ومن ذلك صفات الله تعالى  
اللائقة بجلال الله والمحضه بعترته ولا تشبيه.

ويعتقد أهل السنة هو أن آيات الصفات وأحاديثها  
تمر كما جاءت مع اعتقاد معناها حقيقة ولا تأثيل ولا  
تعطيل ولا تحريف ولا تكييف ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ  
السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾.

وقالت الجهمية اثبات الصفات لله على المجاز لا على الحقيقة وقد أبطل ابن القيم في كتابه الصواعق المجاز باثنين واربعين وجهاً.

والى القارئ الكريم ما قاله البعض من علماء الحديث الذين هم موضع الثقة والعدالة.

قال البخاري رحمه الله (كتاب التوحيد والرد على الجهمية) ثم ساق كثيراً من الأحاديث المثبتة لصفات الله ومن ذلك اثبات رؤية الله تعالى وقال مسلم في صحيحه (باب معرفة طريق الرؤية) ثم ساق مسلم سبعة أحاديث كلها صريحة في اثبات رؤية المؤمنين لرب العالمين.

وقال أبو داود في سننه (باب في الرؤية) ثم ساق أبو داود رحمه الله ثلاثة أحاديث عن الرسول ﷺ في اثبات رؤية الله تعالى.

وقال الترمذى (باب ما جاء في رؤية الرب تبارك وتعالى) ثم ساق الترمذى خمسة أحاديث عن النبي ﷺ في اثبات رؤية المؤمنين لرب العالمين.

وقال ابن ماجه في سننه (باب فيما أنكرت الجهمية) ثم ساق بالسند ثانية أحاديث كلها صريحة في اثبات رؤية الله تعالى.

وقال الخطيب التبريزى فى مشكاة المصايبع (باب رؤية الله تعالى) ثم ذكر ستة أحاديث فى إثبات رؤية الله تعالى.

وقال البغوى فى شرح السنة (باب رؤية الله عز وجل فى الجنة ورضاه عنهم) ثم ساق ثلاث آيات من القرآن وأربعة أحاديث عن الرسول ﷺ فى إثبات رؤية الله تعالى.

وقال الدارمى فى سنته (باب النظر الى الله تعالى) ثم ساق حديث أى هريرة المشهور فى رؤية الله جل وعلا. وقال الشهير بال ساعاتى فى كتابه الفتح الربانى (باب صفات الله عز وجل وتنزيهه عن كل نقص) ثم ذكر أكثر من عشرة أحاديث فى إثبات الصفات لله تعالى ومنها إثبات رؤية الله تعالى.

وقال فى الناج الجامع للأصول فى أحاديث الرسول (كشف الحجاب عن أهل الجنة فiron ربهم جل شأنه) ثم ذكر أربعة أحاديث كلها صحيحة وصريحة فى رؤية الله تعالى.

وقال فى جمع الفوائد من جامع الأصول وجمع النروائد.

(رؤیة الله تعالیٰ فی دار الخلد) ثم ذکر أربعة أحادیث کلها  
صریحة فی إثبات رؤیة الله تعالیٰ.

ومن المنکرین لرؤیة الله تعالیٰ والمنکرین لصفاته  
الجهمية والمعتزلة والماتریدية والأشاعرة وكثیر من الخوارج  
وكثیر من الرافضة وهم قبل الاجماع محجوجون بالکتاب  
والسنة فمعتقدہم باطل وضلال مبین.

فالمعتقد السليم والمنهاج المستقیم هو معتقد أهل  
السنة والجماعۃ وهم الصحابة والتابعون لهم بإحسان  
هو إثبات ما أثبته الله لنفسه من الصفات القولیة  
والفعلیة وكذا ما أثبته الرسول ﷺ إثباتاً بلا تمثیل  
وتنزیهاً بلا تعطیل ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ  
الْبَصِير﴾.

ومن ذلك إثبات الوجه لله تعالیٰ والیدين والسمع  
والبصر والکلام والمجیء لفصل القضاء يوم القيامة  
والنزول إلى سماء الدنيا في كل ليلة وغير ذلك من  
صفات الله تعالیٰ.

وهذه هي الأدلة والبراهین فهل من سامع وهل من  
راجع عن غیه وضلاله كما رجع أبو الحسن الأشعرى إلى  
معتقد أهل السنة والجماعۃ ذکر ذلك في کتبه الثلاثة

الموجز والمقالات والابانه واذا كان أبو الحسن رحمه الله  
رجع فعلى المنتسبين لمذهبه الرجوع فالرجوع الى الحق  
هو الحق وماذا بعد الحق الا الضلال.

ولو قال قائل من المتعصبين لمذهب الأشاعرة أبو  
الحسن لم يرجع فنقول من الأدلة على رجوعة كتبه الثلاثة  
وهي الابانة والموجز والمقالات ويؤكد ذلك ما ذكره ابن  
خلكان في وفيات الأعيان وما ذكره ابن كثير في كتابه  
البداية والنهاية وباعانة الله يأتي ذلك قريباً.

نعم أبو الحسن الأشعري رحمه الله تعالى عرف أن ما  
يعتقده ويقوله أهل السنة والجماعة هو الحق والصواب  
الذي تشهد له نصوص الكتاب والسنة واجمع عليه  
المحققون من علماء الأمة الإسلامية في إثبات الأسماء  
والصفات لله تعالى من غير تحريف ولا تشبيه ولا  
تكيف ولا تعطيل وأن ما تعتقد به وتصرح به الجهمية  
والمعزلة ومن قال بعثل قولهم الذين أنكروا صفات الله  
تعالى هو من أ محل المحال وابطل الباطل من أجل ذلك  
أنا وتاب أبو الحسن وأعلن توبته فرق على كرسي يوم  
 الجمعة في جامع البصرة ونادى بأعلى صوته من عرفني فقد  
 عرفني ومن لم يعرفني فأنا أعرفه بنفسي أنا فلان بن فلان

كنت أقول بخلق القرآن وأن الله لا تراه الأ بصار وأن  
أفعال الشر أنا أفعلها وأنا تائب مقلع معتقد للرد على  
المعتزلة مخرج لفضائحهم ومعاينهم هذا ثابت عن أبي  
الحسن الأشعري رحمه الله ذكره ابن حلكان في وفيات  
الأعيان مجلد أول صفحة ٣٢٧ الطبة الأولى.

وذكره ابن كثير في كتابه البداية والنهاية المجلد  
السادس صفحة ٣٢٤ مكتبة المعرف بيروت الطبة  
الثانية ومكتبة المعرف هي الموجودة في الرياض.

### (إزالة شبهة)

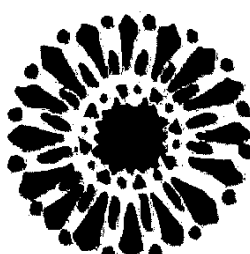
نعم إزالة شبهة واحقاق حق وإبطال باطل فالذين  
أنكروا صفات الله تعالى لهم شبهة واهية أو هي من نسيج  
العنكبوت فقالوا ما معناه إذا أثبنا الله الصفات لزم أن  
يكون الله مشابهاً لخلقه. فهم فروا من التشبيه فوقعوا في  
جريمة التعطيل فهم كالمستجير من الرمضاء بالنار.

فيقال لهم ويحكم ومن يقول ذلك من يقول إذا أثبنا  
الله ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله ﷺ يكون الله  
مشابهاً لخلقه فكما أنه تعالى له ذات لا تشبه ذات

حلقه فله أسماء وصفات تليق بعظمته وجلاله لا تشبه  
صفات خلقه فالكلام في الصفات كالكلام في الذات  
سواء بسواء.

وحيث أن المقام يحتم الاختصار فنكتفي بهذا المقدار  
ونقول اللهم اهدنا ولا تضلنا اللهم اهدنا وجميع  
المسلمين يا رب العالمين وارزقنا البصيرة في الدين قال  
ذلك وكتبه صالح بن إبراهيم البليهي وصلى الله وسلم على  
سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

ومن أراد زيادة علم في توحيد الله وإفراده بالعبادة  
وإثبات الأسماء والصفات له تعالى ويطلع على الأدلة من  
الكتاب والسنّة فليراجع كتابنا (عقيدة المسلمين والرد  
على المحدثين والمبتدئين) وهو مكون من جزئين كل  
واحد أكثر من أربعين مائة ٤٠٠ صفحة اللهم إنا نسألاك  
لكل علم نافعاً ورزقاً طيباً وعملاً متقبلاً اللهم اهدنا  
بالمهدي وزينا بالتفوى واغفر لنا في الآخرة والأولى.



(التصوير حرم)

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على الناصح الأمين سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. وبعد يجب على كل مسلم ومسلمة أن يكون من عقیدته وأحكام دینه على بصيرة وعلم وعلى يقين وهدى. ومن أحكام دین الاسلام تحريم التصوير وخاصة في ذوات الأرواح.

وأحاديث الرسول ﷺ التي هي صحيحة وصريحة في تحريم التصوير أكثر من عشرة أحاديث. منها قوله ﷺ إن أشد الناس عذاباً عند الله يوم القيمة المصورون متفق عليه من حديث ابن مسعود رضي الله عنه.

ومنها قوله ﷺ من صور صورة فإن الله معذبه حتى ينفع فيها الروح وليس بنافخ فيها أبداً متفق عليه من حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما. ومنها قوله ﷺ أشد الناس عذاباً يوم القيمة الذين

يصاهمون بخلق الله متفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها.

ومنها قوله ﷺ لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة متفق عليه من حديث أبي طلحة رضي الله عنه. ومنها ما جاء في صحيح مسلم من حديث الهياج بن حيان قال قال لي علي بن أبي طالب رضي الله عنه ألا أبعثك على من بعثني إلية رسول الله ﷺ ألا تدع صورة إلا طمسها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته.

ومنها قوله ﷺ إن أصحاب هذه الصور يعذبون يوم القيمة فيقال لهم أحيوا ما خلقتم متفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها.

فهذه سبعة أحاديث وكلها صحيحة وصرحة بأن التصوير حرم وأنه كبيرة من كبائر الذنوب مع العلم أن حديثاً واحداً تقوم به الحجة وتتضح به الحجة.

وعلى القول الصحيح الذي هو قول جماهير العلماء قدِيماً وحديثاً لا فرق فيما إذا كانت الصورة مجسدة لها ظل أو لم تكن كالصور على الأوراق مثلاً.

صرح بذلك ابن حجر في فتح الباري والنوى في شرحه لصحيح مسلم والعيني في عمدة القارى شرح

صحيح البخاري والشوكاني في نيل الأوطار وغيرهم من علماء الخلف والسلف الذين يعتقد بأقوالهم في أحكام دين الإسلام لأن العلة موجودة في المسجد وغيره وهي مظاهرات خلق الله ولعموم النهي ولا مخصص للعموم كما يأتى.

وكذا أيضاً لا فرق فيما إذا كان التصوير عجينة تعمل باليد أو نحتاً أو فوتوغرافياً الجميع محرم فعله لأمور. أولاً : عموم النهي ولا مخصص للعموم.

ثانياً : العلة التي من أجلها جاء النهي عن التصوير موجودة في الصورة التي عملت فوتوغرافياً أو نحتاً وهي مظاهرات خلق الله.

ثالثاً : الفتنة موجودة في الجميع سواء كانت الفتنة عبادة أو فتنة تعظيم تجاوز الحائز والماه.

رابعاً : في شريعة الإسلام قاعدة وهي أن الحكم يدور مع العلة وجوداً وعدماً والعلة موجودة وهي مظاهرات خلق الله.

خامساً : في شريقة الإسلام قاعدة ثانية وهي يقول العلماء الوسيلة لها حكم الغاية فإذا كانت الغاية محرمة فالوسيلة محرمة فإذا أبحنا التصوير الفوتوغرافي من غير

ضرورة صار ذلك من أقوى أسباب الفتنة والشر والفساد والواقع شاهد بذلك.

فقد أصبح كثير من الفتىان والفتيات يتداولون الصور فيما بينهم ومن غير شك ان مثل هذا يترتب عليه من البلاش والمحن والكوارث وفساد الأخلاق ما الله به عالم فهل من سامع ومجيب وهل من مذكر أم على قلوب أقفالها.

وليعلم أيضاً بأن الرسول ﷺ لعن الواشمة والمستوشمة ولعن آكل الرباء وموكله ولعن المصورين متفق عليه.

### (هل من مخرج)

لو قال قائل هل من مخرج مما عمت به البلوى في هذا الزمن فالانسان لا يسافر ولا يقود سيارة ولا يمنح شهادة ولا يعطي مرتبأ ولا تقبل له شهادة إلا بصورة. فنقول مثل هذه الأشياء في الوقت الحاضر أصبحت ضرورة والضرورة تبيح المحرم لعموم قوله تعالى **﴿فَمَنْ اضْطُرَّ غَيْرَ باغٍ وَلَا عَادَ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ﴾**

ولقوله تعالى ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ وقوله ﷺ بعثت بالخنيفية السمحاء وقوله عليه الصلاة والسلام يسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا. وهذا يعتبر من سماحة دين الاسلام ويسره وخيره وبركته فلا أغلال ولا آصار ولا ضيق ولا حرج في شريعة الاسلام وذلك في بعض الامور فحينئذ يجوز للمضطر أن يسمح بتصوير نفسه مع اعتقاده أن ذلك حرماً.

واذا عرف ما تقدم فالىعرف القارى وفقه الله بأن مندوب جريدة عكاظ طلب مني أن اكتب كلمة عن حكم التصوير كما طلب ذلك من بعض المشايخ ومنهم الشيخ محمد بن عثيمين والشيخ صالح به عبد الله بن حميد والذين طلب منهم كتبوا وأجادوا وأفادوا وبينوا حكم التصوير وهو أنه حرام لا يجوز إلا لضرورة.

وفعلاً أنا كتبت كلمة وصرحت فيها بأن التصوير حرام بجميع أشكاله وأنواعه لا يجوز إلا لضرورة ماسة ولكن شئء يوسف يوسف كل مسلم نشر في جريدة عكاظ بتاريخ ١٤٠٩/٢/١١هـ عدد ٨١١١ بالحرف العريض التصوير ليس حرماً تصوير الشباب المسلم

وحفظة القرآن في المسجد مباح.

والشائخ الذين طلب منهم الكتابة حول التصوير  
ونشرت كلماتهم في الجريدة المذكورة لم يقولوا تصوير  
الشباب المسلم وحفظة القرآن في المسجد مباح وإنما  
الذي قال ذلك بعض المسؤولين في جريدة عكاظ هدانا  
الله واياهم.

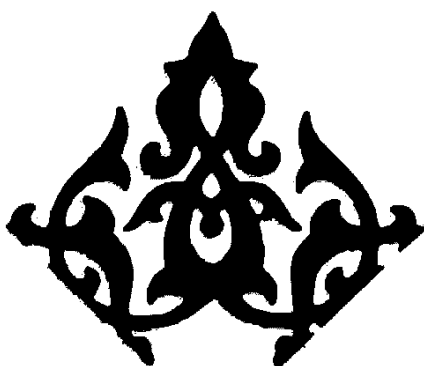
وزاد الطين بلة وجاء دوري فقالوا بالحرف الكبير  
(البلدي لا يمنع تصوير الشباب المسلم وحفظة القرآن)  
فأقول سبحان الله ﴿سُبْحَانَ اللَّهِ هُنَّا بُهْتَنٌ عَظِيمٌ﴾ لم أقل  
ذلك وأبرأ أو إلى الله من مثل هذا الكلام الذي يبيح  
المحرم لأن تصوير الشباب وحفظة القرآن في المسجد

وغير المسجد ليس ذلك بضرورة فهو حرم كفiroه.  
والذي أوصى به نفسي وال المسلمين عامة والقائمين  
على الصحافة خاصة في العالم الإسلامي كله أن يتقووا الله  
ويذكروا الوقوف بين يدي الله وأن يتحلوا بالصدق  
والنصح والأمانة ولا يكتبوا ولا ينشروا ما فيه تحريم  
لحلال ولا تحليل لحرام ولا ينشر واما فيه مضره على  
المسلمين في عقائدهم وأخلاقهم وأحكام دينهم لأن  
الذي يضر المسلمين غش لهم وقد قال عليه صلوات الله من غشنا

فليس منا.

وقال الشاعر وأجاد :

وَمَا مِنْ كَاتِبٍ إِلَّا سَيْفَنِي وَيَقِنِي الدَّهْرَ مَا كَتَبَتْ يَدَاهُ  
فَلَا تَكْتُبْ بِكَفَكَ غَيْرَ شَيْءٍ يُسْرِكَ فِي الْقِيَامَةِ أَنْ تَرَاهُ  
اللَّهُمَّ اهْدِنَا وَجْهَيْنِي وَارْزُقْنَا الْبَصِيرَةَ فِي  
الدِّينِ اللَّهُمَّ أَرْنَا الْحَقَّ حَقًا وَارْزُقْنَا اتِّبَاعَهُ وَأَرْنَا الْبَاطِلَ  
بَاطِلًا وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ وَلَا تَجْعَلْهُ مُلْتَبِسًا عَلَيْنَا فَنَضَلَ قَالَ  
ذَلِكَ وَأَمْلَاهُ الْفَقِيرُ إِلَى اللَّهِ صَالِحُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْبَلِيْهِي  
وَصَلَى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا وَنَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ  
أَجْمَعِينَ.



## (زَكَاةُ الْفَطْرِ وَاجْبَةٌ)

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد فمن الأدلة الدالة على أن زكاة الفطر فريضة من فرائض الإسلام حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما.

قال : فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة. متفق عليه.

## (زَكَاةُ الْفَطْرِ مِنْ قُوتِ الْبَلْدِ)

على القول الصحيح المعتمد هو أن زكاة الفطر تخرج من قوت البلد بدليل أن رسول الله ﷺ فرضها من قوت أهل المدينة في زمانه. ومن أدلة ذلك حديث أبي سعيد الخدري، قال :

كنا نعطيها في زمن النبي ﷺ صاعاً من طعام، أو صاعاً من تمر، أو صاعاً من شعير، أو صاعاً من زبيب. ثم قال أبو سعيد : وكان طعامنا الشعير والزبيب، والأقط والتمر. متفق عليه.

## (حجج وبراهمين)

على قول الجماهير من العلماء : ومنهم المالكية، والحنفية، والشافعية : زكاة الفطر تخرج من قوت البلد أي نوع كان، وهو رواية عن الإمام أحمد، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن قيم الجوزية.

وقال شيخ الإسلام في الاختيارات ويجزئه في الفطرة من قوت بلده مثل الأرض وغيرها، ولو قدر على الأصناف المذكورة في الحديث : وهو رواية عن الإمام أحمد، وقول أكثر العلماء. وقال : الشيخ في الفتاوى : وهو أصح الأقوال : فإن الأصل في الصدقات أنها تجب على وجه المساواة للفقراء، كما قال تعالى ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعَمُونَ أَهْلِيْكُمْ﴾.

وقال ابن القيم : في أعلام الموقعين : (فصل) المثال

الرابع. أن النبي ﷺ فرض صدقة الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من زبيب أو صاعاً من أقط. وهذه كانت غالب أقواتهم بالمدينة. فاما أهل بلد أو محله قوتهم غير ذلك فإنما عليهم صاع من قوتهم كمن قوتهم الذرة أو الأرز أو التين، أو غير ذلك من الحبوب.

فإن كان قوتهم من غير الحبوب كاللبن واللحم والسمك، أخرجوا فطرتهم من قوتهم كائناً ما كان. هذا قول جهور العلماء، وهو الصواب الذي لا يقال بغيره، إذ المقصود سد خلة المساكين يوم العيد ومواساتهم من جنس ما يقتاته أهل بلدتهم وعلى هذا فيجزىء إخراج الدقيق وإن لم يصح فيه الهديث. إهـ.

## (ما هو الأفضل)

الأفضل في زكاة الفطر هو ما كان أغلى ثمناً وأنفع للفقير فإذا كان التمر أنفع للفقير فهو أفضل. وإذا كان القمح أنفع للفقير فهو أفضل. وإذا كان الأرز أنفع للفقير فهو أفضل وإذا كانت الذرة أنفع فهي أفضل. وفي بلادنا السعودية وفي هذا الزمن إخراج الأرز

أفضل من غيره لأنه أنسع للفقير وأغلى ثمناً والواجب على كل مسلم أن لا يتعصب لمذهب من المذاهب ولا لقول من الأقوال بل عليه أن يقول بالقول الذي تسانده الأدلة من الكتاب والسنة.

### (تنبيه)

حيث أن الفطرة زكاة بدن، وهي أيضاً طهارة للصائم من اللغو والرفث وطعمه للمساكين، فيجب أن تكون من التمر الطيب، أو الحبوب الطيبة. أما المعيب أو الرديء، فلا يجوز إخراجه في زكاة الفطر ولا يجزئ. وقال تعالى ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيَّابَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمَا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيْمِمُوا الْخَيْثَ منه تُنْفَقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلَّا أَنْ تُعْمِضُوا فِيهِ﴾. فالله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً.

وحيث أن الدقيق والحمد لله موجود بكثرة : فينبعي من أراد أن يخرج قمحاً أن يخرج دقيقاً، لأن القمح إذا كان حباً وقليلاً يضيع على الفقير : والدقيق يستفع به الفقير ولو كان قليلاً.

## (مقدار الزكاة)

مقدارها صاع بصاع النبي ﷺ وصاع النبي على سبيل التقريب أقل من صاع نجد الحالى بمقدار السادس أما مقدار زكاة الفطر بالكيلو فهي كيلوان ونصف كيلو فالذى يخرج في زكاة الفطر من الحبوب أو الدقيق كيلوين ونصفاً قد أدى ما عليه. ومثل ذلك التمر.

## (إخراج القيمة)

على قول جمahir العلماء لا يجوز إخراج قيمة زكاة الفطر من النقود. وأجاز ذلك الحنفية. ويعملون بأن القيمة أنسع للفقير.

## (زكاة الفطر عن الجنين)

الجنين الذي في بطن أمه الفطرة في حقه غير واجبة، وقال به جمهور العلماء ولكن يستحب إخراج زكاة الفطر عن الجنين، لأن عثمان رضي الله عنه فعله. وعن

أحمد رحمه الله : تجب زكاة الفطر عن الجنين.  
وبه قال ابن حزم بشرط نفخ الروح فيه، وهو  
إختيار أبي بكر من الحنابلة.

## (وقت الالخراج)

الأفضل إخراج زكاة الفطر يوم العيد، قبل صلاة العيد من بعد طلوع الفجر الثاني. ويجوز تقديمها قبل يوم العيد بيوم أو يومين. وإذا قدمت زكاة الفطر أكثر من يومين، فات الأغناء الذي قصده الرسول ﷺ بقوله أغنوهم في هذا اليوم عن المسألة. قال البخاري في صحيحه، وكان ابن عمر يعطيها الذين يقبلونها، وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم أو يومين.

## (تنبيه)

إخراج زكاة الفطر في يوم العيد بعد صلاة العيد تجزئ مع الكراهة ويحرم تأخيرها عن يوم العيد من غير عذر شرعي ولا تسقط بالتأخير فيجب قضاها.

و عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال : فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر طهرا للصائم من اللغو والرفث، وطعمه للمساكين. فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة. ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات. وفي حديث عبد الله بن عمر المتفق عليه وأمر بها ﷺ أن تؤدي قبل خروج الناس إلى الصلاة.

### (الحكمة)

الحكمة في مشروعية زكاة الفطر هي كما في الحديث طهرا للصائم من اللغو والرفث وطعمه للمساكين.

### (صرفها)

صرف زكاة الفطر للفقراء والمساكين من الأقارب وغيرهم.

(مسألة) كثيرة الرقوع : إذا سافر شخص إلى بلد غير بلده وأدركه عيد الفطر فيه، فإنه يخرج فطرته في البلد الذي سافر إليه. وإن أوصى أهله بإخراج فطرته

جاز. وإذا سافر هو وعائلته إلى غير بلدهم، وأدركهم العيد في بلد غير بلدهم كما لو سافروا إلى مكة مثلاً فالأفضل أن يخرجوا زكاة الفطر في البلد الذي سافروا إليه. وإن وكلوا من يخرجها في بلدتهم الذي سافروا منه جاز.

## (سؤال وجوابه)

كثر السؤال عن إخراج الأرز في زكاة الفطر. الجواب وفصل الخطاب.

حيث أن الأرز أصبح قوتاً في أكثر بلاد العالم الإسلامي، ومع ذلك فهو طيب ولذيد ومحبوب. ومرغوب فيه فلا مانع من جواز إخراجه زكاة فطر : وهذا قول الجماهير من العلماء سلفاً وخلفاً.

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية : وهو أصح الأقوال : فإن الأصل في الصدقات أنها تجب على وجه المساوات للفقراء كما قال تعالى ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعَمُونَ أَهْلِيْكُمْ﴾.

وقال : ابن القيم : هذا قول جمهور العلماء وهو الصواب الذي لا يقال بغيره إذ المقصود سد خلة المساكين يوم العيد ومواساتهم من جنس ما يقتاته أهل بلدتهم إهـ. نعم كما تقدم وكما هنا يجوز إخراج زكاة الفطر من قوت البلد ومن ذلك الأرز ولو مع وجود التمر والقمح والشعير والزبيب والأقطـ. وهذا القول هو الصواب الذي تشهد له نصوص الكتاب والسنة. كقوله تعالى ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ﴾.

وقوله تعالى : ﴿لَنْ تَنْالُوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مَا تَحْبُّونَ﴾ وقوله تعالى : ﴿مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعَمُونَ أَهْلِيْكُمْ﴾. وقوله : ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ وقال : ﴿صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ﴾ : يسروا ولا تعسروا وبشروا ولا تنفروا. متفق عليه. وقال : ﴿صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ﴾ بعثت باحنيفية السمحـة.

## (زيادة بيان وإيضاح)

نعم كما تقدم قريباً زكاة الفطر على قول الجمهور من

علماء الاسلام يجوز إخراجها من قوت البلد الذي يسكنه الخرج : وهو المذهب المشهور والمعمول به عند المالكية : والشافعية : والحنفية.

قال : ابن قدامة في المغني. وقال : مالك يخرج زكاة الفطر من غالب قوت البلد وقال : الشافعى أى قوت كان الأغلب على الرجل أدى الرجل زكاة الفطر منه أهـ.

ومن الكتب الفقهية في مذهب مالك رسالة ابن أبي زيد القيروانى : قال : ابن أبي زيد : وتودی زکاة الفطر من جل عيش أهل ذلك البلد. من بر أو شعير أو سلت. أو تمر أو أقط. أو زبيب. أو دخن. أو ذرة. أو أرز : أهـ.

ومن المعروف أن مختصر خليل معتمد عند المالكية : قال : الشيخ صالح عبد السميع في كتابه. جواهر الاكليل شرح مختصر خليل. زکاة الفطر تخرج من أغلب القوت لأهل البلد من عشر أى مزكى بالعشر : أو نصفه. والمراد به هنا القمح والشعير والسلت. والذرة والأرز والدخن والتمر والزبيب والأقط. أهـ. نعم مختصر خليل معتمد ويعتني به في مذهب مالك

كما أن مختصر المزني معتمد ويعتني به في مذهب الشافعية  
وكما أن زاد المستقنع معتمد ويعتني به في مذهب الإمام  
أحمد وخاصة في البلاد النجدية.

## (المذهب عند الشافعية)

المذهب المشهور عند الشافعية. زكاة الفطر تخرج  
من قوت البلد.

قال : في كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار : من  
كتب الشافعية فالواجب في زكاة الفطر من غالب قوت  
بلده لأن نفوس الفقراء متشوقة إليه وقيل الواجب قوت  
نفسه أهـ.

وقال : النووي. في روضة الطالبين (فرع) في  
الواجب من الأجناس المجزئة. ثلاثة أوجه أصحها عند  
الجمهور : غالب قوت بلده والثاني قوت نفسه  
وصححه ابن عبدان والثالث : يتخير في الأجناس. وهو  
الأصح عند القاضي أبي الطيب. أهـ.

وقال : في النهاية شرح الغاية من كتب الشافعية :  
زكاة الفطر تخرج من قوت البلد. والعبرة في الأعلى

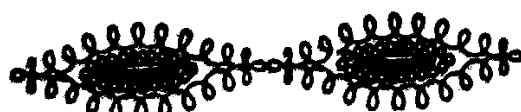
والأدنى بزيادة الأقيات لا القيمة فالبر أعلى من غيره ثم  
الشعير ثم الأرز ثم اهتدى ثم الزبيب أهـ.

## (مذهب الحنفية)

الذي صرخ به الحنفية. هو أن زكاة الفطر تخرج  
من قوت البلد. بل إن الحنفية خالفوا جمهور العلماء  
فقالوا يجوز إخراج القيمة في زكاة الفطر. وقال :  
الجمهور لا يجوز لأنه خلاف المتصوّص عليه.

فالمذهب المشهور عند المالكية والشافعية والحنفية  
وهو قول جماهير العلماء من المحدثين والفقهاء يجوز  
إخراج الأرز في زكاة الفطر حيث كان قوتاً.

وفي شريعة الإسلام قاعدة وهي (الحكم يدور مع  
العلة وجوداً وعدماً) فكل ما كان قوتاً لأهل بلد جاز  
إخراج زكاة الفطر منه. هذا هو الحق والصواب الذي  
يجب العمل به.



## (المذهب الحنفي)

المشهور عند الحنابلة : يجب إخراج زكاة الفطر من التمر أو القمح أو الشعير أو الزبيب أو الأقط فإذا عدلت الخمسة جاز إخراج الفطرة من غيرها فالقول بأن زكاة الفطر يجب إخراجها من الخمسة المذكورة هو من مفردات المذهب الحنفي.

وعن أحمد رحمه الله. يجوز إخراج زكاة الفطر من قوت البلد ومن ذلك الأرز.

هذا وأسئل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلي أن يرزقنا بصيرة في الدين وأن يجعلنا هداة مهتدين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.



## حكم إخراج الأرز في زكاة الفطر

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه، أما بعد : —  
فقد كثر السؤال عن إخراج الأرز في زكاة الفطر.  
والجواب : قد ثبت عن رسول الله ﷺ أنه فرض زكاة الفطر على المسلمين صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة —  
أعني صلاة العيد.

وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال : كنا نعطيها في زمن النبي ﷺ صاعاً من طعام أو صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير أو صاعاً من أقط أو صاعاً من زبيب. وقد فسر جمّع من أهل العلم الطعام في هذا الحديث بأنه البر، وفسره آخرون بأن المقصود

بالطعام ما يقتاته أهل البلاد أياً كان سواء كان برأ أو ذرة أو دخناً أو غير ذلك، وهذا هو الصواب لأن الزكاة مواساة من الأغنياء إلى الفقراء ولا يجب على المسلم أن يواسى من غير قوت بلده.

ولا شك أن الأرز قوت في المملكة وطعام طيب ونفيس وهو أفضل من الشعير الذي جاء النص بإجزائه، وبذلك يعلم أنه لا حرج في إخراج الأرز في زكاة الفطر. والواجب صاع من جميع الأجناس وهو أربع حفنات باليدين المعتدلتين الممتلئتين كما في القاموس وغيره وهو بالوزن يقارب ثلاثة كيلو غرام.

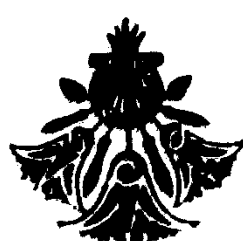
فإذا أخرج المسلم صاعاً من الأرز أو غيره من قوت بلده أجزاء ذلك وإن كان من غير الأصناف المذكورة في الحديث في أصح قولى العلماء، ولا بأس أن يخرج مقداره بالوزن وهو ثلاثة كيلو تقريباً.

والواجب إخراج زكاة الفطر عن الصغير والكبير والذكر والأنثى والحر والملوك من المسلمين، أما الحمل فلا يجب إخراجها عنه إجماعاً ولكن يستحب لفعل عثمان رضي الله عنه، والواجب أيضاً إخراجها قبل صلاة العيد، ولا يجوز تأخيرها إلى ما بعد صلاة العيد، ولا

مانع من إخراجها قبل العيد بيوم أو يومين وبذلك يعلم  
أن أول وقت لاخراجها في أصح أقوال العلماء هي ليلة  
ثمان وعشرين لأن الشهر يكون تسعًا وعشرين ويكون  
ثلاثين، وكان أصحاب رسول الله ﷺ يخرجونها قبل  
العيد بيوم أو يومين.

ومصرفها الفقراء والمساكين وقد ثبت عن ابن عباس  
رضي الله عنهما قال : فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر  
طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين فمن  
أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة ومن أداها بعد  
الصلاه فهي صدقة من الصدقات.

ولا يجوز إخراج القيمة عند جمهور أهل العلم وهو  
الأصح دليلاً بل الواجب إخراجها من الطعام كما فعله  
النبي ﷺ وأصحابه رضي الله عنهم وجمهور الأمة والله  
المسئول أن يوفقنا وال المسلمين جميعاً للفقه في دينه والثبات  
عليه وأن يصلاح قلوبنا وأعمالنا إنه جواد كريم، وصلى  
الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.



(خرافة داروين)

الحمد لله رب العالمين. الذي خلق الانسان من سلاله من طين. والصلوة والسلام على من من بلغ البلوغ المبين. سيدنا ونبينا محمد وعلي آله وأصحابه أجمعين نعم خرافة الخرفين : خرافة هزيلة مضحكة.

وهكذا كان. وهكذا يكون. كل من تدهور. وزاغ قلبه. فسد تفكيره. وفسد تصوره. وفسد فهمه. وضل سوء السبيل. خرافة ونظرية لا يفكر فيها ولا يقولها. من يؤمن بالله وملائكته. وكتبه ورسله. ويومن بالبعث ولنشرور. والجنة والنار.

نظرية لا يقولها إلا زنديق دهري. غارق في الشكوك والأوهام. يقول داروين. ومن نهج نهجه يقولون. الانسان أصله قرد. فهو منتم إلى سلاله القرود. فالانسان متتحول عن خلية وحشرة. هبطة من بعض الكواكب. إلى الأرض. ثم نمت فيها. فكانت حيواناً رديئاً في أبسط شكل. ثم تغيرت الأرض بفعل بعض المؤثرات

ثم استحال مع طول الزمن. وكثرة المؤثرات المختلفة. إلى أحوال فارق جنسه الأول. ثم ارتقى إلى قرد. على مبدئ النشوء والارتقاء ثم مرت عليه ملايين السنين. فارتقى إلى حيوان آخر. هو بين القرد والانسان. ثم انقرض هذا الحيوان الواسطة بدليل عدم العثور عليه في آثار الأحياء. ولعل انقراضه كان على مبداء الانتخاب الطبيعي. ومن ذلك الحيوان الواسطة المفقود ارتقى الانسان إلى ما هو عليه الآن.

هكذا قال : الزنادقة والملحدون المخروفون. ولا شك أن هذا الاعتقاد وهذا القول كفر بالله والحاد. وزندقة. وكذب. وغور. وفجور. وافتراء. وثرة. وهراء. وفلسفة. وسفسطة. وشطحات. وشعوذة. وشقشقة. وزور وباطل.

فداروين عاش أقل من 75 سنة فمن الذي عاش آلاف السنين حتى شاهد هذا التقل. وهذا التحول. وهذا التغير وهذا الانقراض. من الذي عاش آلاف السنين حتى شاهد تغير الانسان من خلية إلى حشرة إلى حيوان إلى قرد وصدق الله ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ

ولكن تعمى القلوب التي في السدُور فخرافة داروين باطلة لما فيها من تكذيب الله وكتبه وأنبيائه ورسله.

### (تنبيه)

حيث أنه يوجد ناس من الغوغاء والبسطاء ضعاف الإيمان وال بصيرة يصدقون بنظرية داروين نبهنا عليها حتى لا يغتر بها قليل العلم. وقليل الفهم.

قال فريد وجدى. في دائرة المعارف داروين هو شارل روبيت داروين الطبيعي الانجليزى صاحب الرأى القائل : بأن الإنسان متسلسل من سلالات حيوانية وان كل الكائنات لها أصل واحد أو أصول قليلة ليس داروين أول من قال هذه المقالة.

### (ثم قال مذهب داروين)

ويقال له مذهب النشوء والارتقاء هذ المذهب القائل بأن الأحياء الأرضية كلها نشأت بالتسلسل من أصل واحد أو أصول معدودة وليس داروين أول من

ظهر بهذه المقالة بل سبقه إليها الفرنسيون ما يليه. ولamarck وأيتين جوفروasan هيلىير. وولد داروين وتوفي سنة ١٨٠٩/١٨٨٢ م اتهى.

فنظريه داروين. ومن قال بقوله هي باطله بكتاب الله. وباطله بسنة الرسول ﷺ. وباطلة بالعقل الصحيح. والفطرة السليمة.

قال تعالى ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكَةِ إِنِّي خَلَقَتُ بَشَرًا مِّنْ طِينٍ \* فَإِذَا سِوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سُجَدًا \* فَسَجَدَ الْمَلَكُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلَّا إِبْلِيسَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكُفَّارِينَ \* قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي اسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالَمِينَ \* قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ﴾.

فالله تعالى خلق آدم من طين وخلقه بيديه ونفخ فيه من روحه وأمر الملائكة أن تسجد له. خلق الله آدم خلقاً سوياً معتدل القامة جميل المنظر هذا هو مبدأ خلق بني آدم. خلقه الله يتكلم ويكلم ويعيش على قدمين وخلقه الله عاقلاً فليس أول الخلق حشرة تدب على الأرض ولا قرداً يعيش على أربع.

والنظريه باطله بقوله تعالى ﴿الَّذِي أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ﴾

حَلَقَهُ وَبَدأَ حَلْقَ الْأَنْسُنَ مِنْ طِينٍ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سَلْلَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ \* ثُمَّ سَوَاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوْحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعَدَةَ قَلِيلًاً مَا تَشَكَّرُونَ﴿  
فَاللَّهُ تَعَالَى خَلَقَ آدَمَ مِنْ طِينٍ. هَذَا هُوَ مِبْدَأُ خَلْقِ بَيْتِ آدَمَ. وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوْحِهِ فَلَيْسَ أُولُّ الْخَلْقِ حَشَراتٍ وَقَرُودًا.

وَالنَّظَرِيَّةُ باطِلَةٌ بِقَوْلِهِ تَعَالَى ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهَا رِجَالًا وَنِسَاءً﴾ فَاللَّهُ خَلَقَ آدَمَ خَلْقًا مُبَاشِرًا وَخَلَقَ حَوَاءَ مِنْهُ وَحَصَلَ التَّنَاسُلُ مِنْهُمَا عَلَى هَذَا الشَّكْلِ الَّذِي نَرَاهُ وَنَشَاهِدُهُ.

وَالنَّظَرِيَّةُ باطِلَةٌ بِقَوْلِهِ تَعَالَى ﴿يَا أَيُّهَا الْأَنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ \* الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّكَ فَعَدَ لَكَ \* فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَبَ﴾ فَاللَّهُ خَلَقَ آدَمَ وَخَلَقَ ذُرِيَّتَهُ فِي أَجْلٍ صُورَةً وَأَحْسَنَ هِيَكْلًا. فَهُمْ مِنَ الْبَدَائِيَّةِ إِلَى النَّهَايَةِ وَهُمْ عَلَى مَا هُمْ عَلَيْهِ فَلَيْسَ أَصْلَهُمْ حَشَرَتْ وَلَا قَرُودًا.

وَالنَّظَرِيَّةُ باطِلَةٌ بِقَوْلِهِ تَعَالَى ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسُ قَالَ، إِنَّمَا سَجَدْتُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا﴾ فَهَلْ يَعْقُلُ أَنَّ اللَّهَ تَبارَكَ وَتَعَالَى يَأْمُرُ

ملائكته أن يسجدوا لحشرة أو قرد.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لَيْسَكُنَ إِلَيْهَا﴾.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوْرَنَاكُمْ ثُمَّ قَلَنا لِلْمَلَكَةِ اسْجَدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُنْ مِّنَ السَّاجِدِينَ﴾ \* قال ما مَنَعَكَ إِلَّا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُكَ قال أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴿فَاللَّهُ تَعَالَى خَلَقَ آدَمَ خَلْقًا مُّبَاشِرًا﴾. وأمر ملائكته بالسجود له.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿وَإِذْ قَلَنا لِلْمَلَكَةِ اسْجَدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكَبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكُفَّارِ﴾.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسُنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ فهذا هو بدأه خلق آدم وذريته.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾ هذا هو المبدء خلق آدم وذريته. فليس أو لهم حشرات ثم قرود.

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿خَلَقَ الْأَنْسَانَ مِنْ

صلصال كالفخار . وخلق الجنّ من مارج من نار .  
والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿مَا أَشْهَدُهُمْ خَلْقَ  
السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كَنْتُ مُتَخَذِّ  
الْمُضْلِّينَ عَضْدًا﴾ فالله من حكمته وعظميّ سلطانه عندما  
أراد أن يخلق هذا الكون . ما قال احضروا وآشهدوا  
التكوين والابداع والتصميم . ومن مخلوقات الله آدم .  
والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ  
إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾ فهل يصح أن يكون  
الخليفة قرداً .

والنظريّة باطلة بقوله تعالى ﴿وَقَلَّا اهْبَطُوا بَعْضَكُمْ  
لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقْرٌ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ﴾  
فالله تعالى أهبط من الجنة آدم وحواء وإبليس ما أهبط  
حشرات وقروداً .

والنظريّة باطلة لأن الله تعالى لما خلق آدم علمه كل  
شيء . وهل يعقل أن الله يعلم حشرة لا تعقل . وأمر الله  
الملائكة بالسجود لآدم . فسجدوا فهل ملائكة الرحمن  
تسجد لحشرة .

والنظريّة باطلة . لأن بني آدم من الذكور والإناث .  
وجميع الحيوانات . والطيور . وجميع ما في البراري .

والبحار. من آلاف السنين. وهي على ما هي عليه لم تتغير أشكالها ولا أسماؤها. نعم بنوا آدم هم على ما هم عليه لم يتغير خلقهم من زمن أبיהם آدم ما عدا الحجم والعمر. فإنه تغير بقدرة الله إلى أقل مما كان سابقاً وهذه سنة الله في خلقه في هذا الكون ﴿لَا يُسْأَلُ عما يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُون﴾ فبقى الآدمي آدمياً. والجمل جملة. والشاة شاة. والبقرة بقرة. والفرس فرساً. والفيل فيلاً. وهكذا بقية الخلق.

والنظيره باطلة لأنها خرافة ولا يصدق بها عاقل. والنظيره باطلة بجميع الكتب السماوية. وبجميع الأنبياء والمرسلين. وباطلة لأنها رجم بالغيب وقول على الله بلا علم. وقد قال : أحد العلماء الغربيين. في النظيره الداروينية. بأن أبوها الكفر وأمها القذارة. والنظيره أيضاً باطلة. لأن الملاحظة الذين قالوا بها وأشاروا لها. لم يعينوا الكوكب الذي هبطت منه الخلية. ولم يحددوا الزمن الذي نزلت فيه. ولم يحددوا الزمن الذي تكون فيه الحيوان من جنس إلى آخر. ولم يوضحوا المكان الذي عاش فيه حيوانهم المكذوب. وبعافداً كان يعيش كلب الكلاب. وقد القرود. فالداروينيون. هم

كلاب وقرود. بل الكلاب والقرود خير منهم وأفضل.  
ثم لو عينوا فهـى باطلة.

## (فـ صل)

وكانـ أنـ النـظرـيـةـ باـطـلـةـ بـالـقـرـآنـ الـكـرـيمـ. وـبـاـطـلـةـ بـالـعـقـلـ  
وـالـفـطـرـةـ. وـأـجـمـعـ الـعـلـمـاءـ عـلـىـ بـطـلـانـهـاـ. فـهـىـ باـطـلـةـ بـسـنـةـ  
الـرـسـوـلـ صـلـلـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ.

عنـ أـنـ هـرـيـةـ. رـضـىـ اللـهـ عـنـهـ. قـالـ قـالـ رـسـوـلـ اللـهـ  
صـلـلـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ خـلـقـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ آـدـمـ عـلـىـ صـوـرـتـهـ. طـولـهـ سـتـونـ  
ذـرـاعـاـ. فـلـمـاـ خـلـقـهـ قـالـ : اـذـهـبـ فـسـلـمـ عـلـىـ أـوـلـئـكـ النـفـرـ  
وـهـمـ نـفـرـ مـنـ الـمـلـائـكـةـ جـلـوسـ. فـاسـتـمـعـ مـاـ يـحـيـونـكـ بـهـ.  
فـإـنـاـ تـحـيـتـكـ وـتـحـيـةـ ذـرـيـتـكـ.

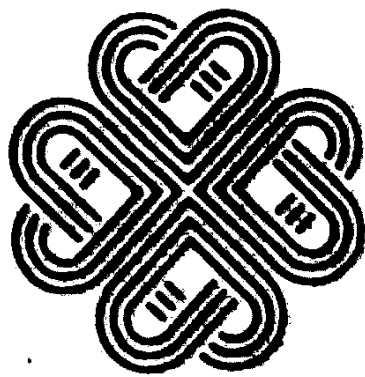
فـذـهـبـ فـقـالـ السـلـامـ عـلـيـكـمـ. فـقـالـوـاـ السـلـامـ عـلـيـكـ  
وـرـحـمـةـ اللـهـ. قـالـ فـزـادـوـهـ وـرـحـمـةـ اللـهـ. قـالـ : فـكـلـ مـنـ يـدـخـلـ  
الـجـنـةـ عـلـىـ صـوـرـةـ آـدـمـ عـلـيـهـ السـلـامـ. طـولـهـ سـتـونـ ذـرـاعـاـ.  
فـلـمـ يـنـزـلـ الـخـلـقـ يـنـقـصـ بـعـدـهـ حـتـىـ الـآنـ. مـتـفـقـ عـلـيـهـ.  
وـعـنـ عـائـشـةـ رـضـىـ اللـهـ عـنـهـاـ. قـالـتـ قـالـ رـسـوـلـ اللـهـ  
صـلـلـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ. خـلـقـتـ الـمـلـائـكـةـ مـنـ نـورـ. وـخـلـقـ الـجـانـ مـاـ مـارـجـ

من نار. وخلق آدم مما وصف لكم. رواه مسلم.  
وعن أبي هريرة رضي الله عنه. أن النبي ﷺ قال  
خير يوم طلعت عليه الشمس. يوم الجمعة. فيه خلق  
آدم. وفيه أدخل الجنة. وفيه أخرج منها ولا تقوم  
الساعة إلا في يوم الجمعة رواه مسلم. فالله تعالى خلق  
آدم بيديه خلقاً مباشراً. وكرمه وشرفه وفضله وجعله  
 الخليفة في الأرض. ولم ينزل بني آدم ولن يزالوا على الهيكل.  
والصورة التي خلق عليها دم. فالقامة. والعقل والتفكير  
والمنطق والكلام الفصيح والعواطف الميالية  
والأحاسيس الجياشة. موجودة مع وجود خلق الله لبني  
آدم.

هذه هي الأدلة والحجج والبراهين التي تزيل  
الشبهات وتحرق المغالطات. وتنير الطريق للسالكين.  
وتقطع ألسنة الشيوعيين والعلمانيين. والزناقة  
والملحدين. والتوفيق والهداية من رب العالمين. وصلى الله  
على من بلغ البلاغ المبين. وترك أمهه على المخجة اليضاء  
ليلها كنها رها لا يزيف عنها إلا هالك. أنوارها ساطعة

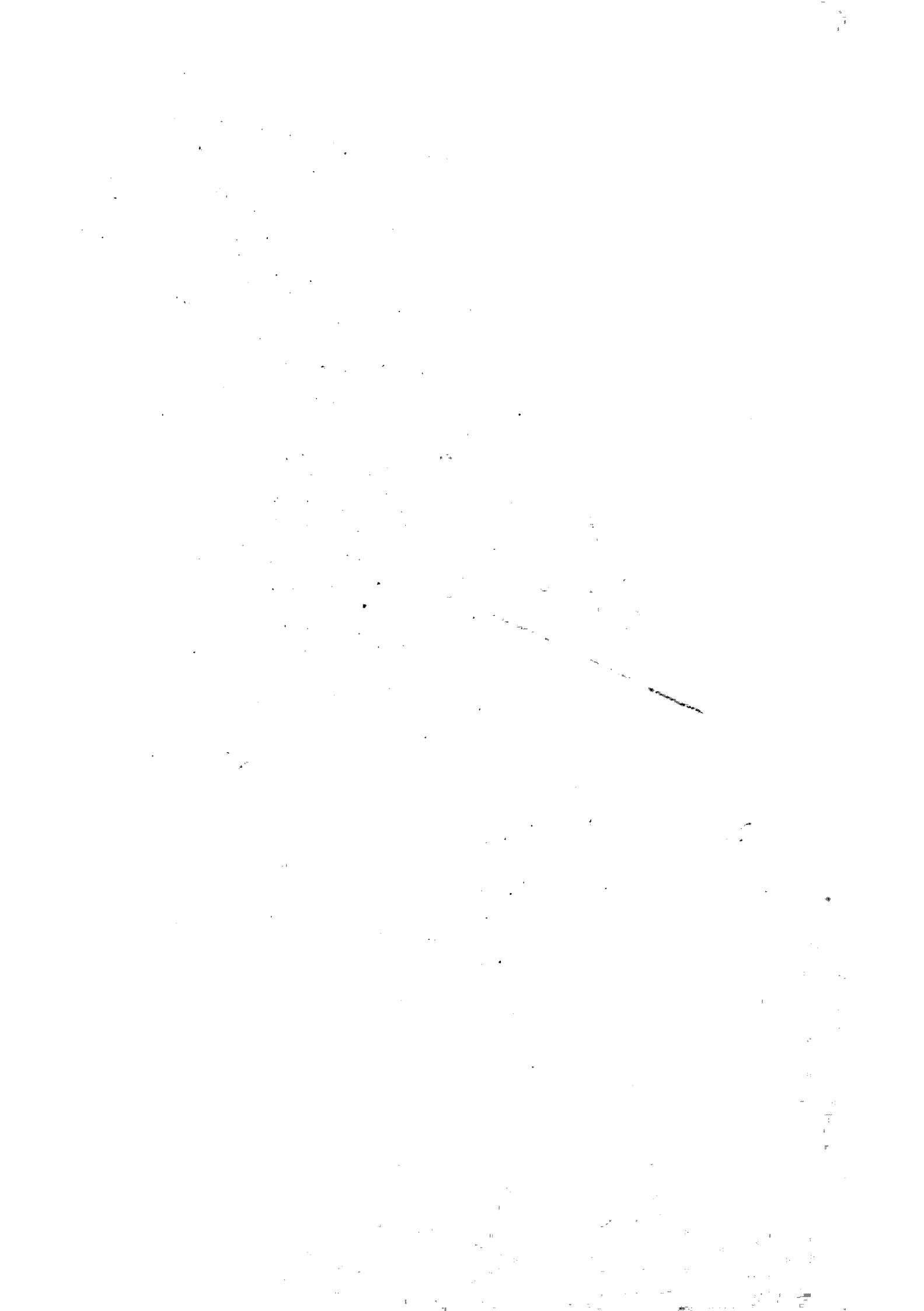
وأعلامها ترفرف. اللهم صل وسلام وبارك على سيدنا  
ونبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

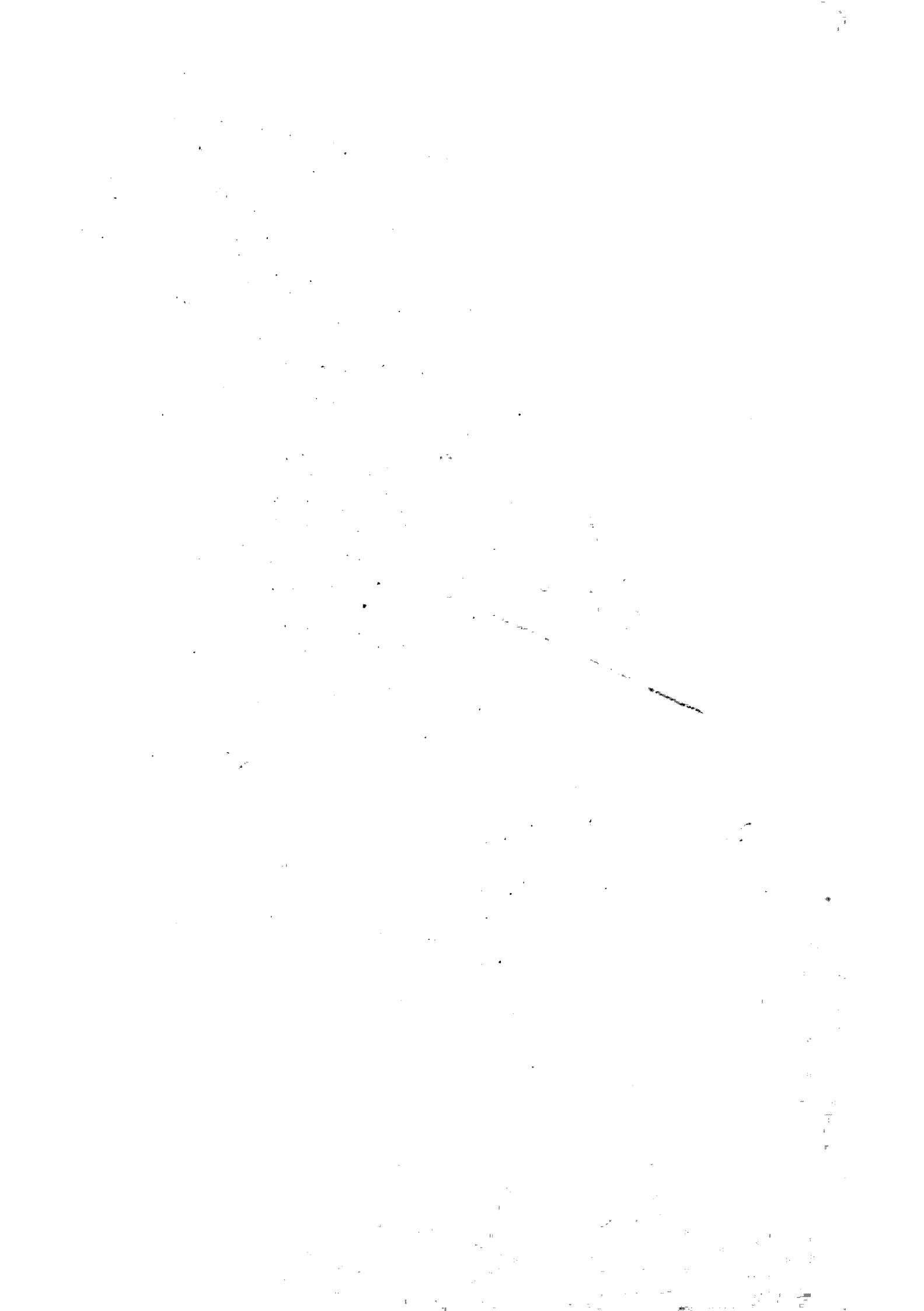
بِقَلْمِ صَالِحٍ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْبَلَيْهِي



أربع كلمات مفيدة  
في الأحكام والعقيدة

| الصواب     | الخطأ          | السطر | الصفحة |
|------------|----------------|-------|--------|
| أبي الهياج | الهياج بن حيأن | ٥     | ١٦     |
| على ما     | على من         | ٧     | ١٦     |
| عليه       | إليه           | ٧     | ١٦     |
| ال الحديث  | الهديث         | ١١    | ٢٤     |
| الوقوع     | الرقوع         | ١١    | ٢٨     |
| ويعتسى به  | وتعتسى به      | ١     | ٣٢     |
| ثم التمر   | ثم اهتدى       | ٢     | ٣٣     |
| آدم        | ذم             | ٨     | ٤٧     |





ملتقى فضيلة الشيخ: صالح بن إبراهيم البليهي رحمه الله

**<http://www.alblihe.com>**

مطابع السلمان للأوفست، بريدة . ت ٢٤٣٨١٤٧